

## Come Padre Pio si pone davanti alla Parola di Dio

La Parola di Dio innanzitutto *ravviva maggiormente la nostra fede*. Le *sacre carte*, come le chiama Padre Pio, i *libri santi*, sono fonte continua di cambiamento di vita.

È importante capire come egli consigli di accostarsi alla *lettura* della Parola di Dio:

«Innanzi di mettervi a leggere tali libri

- innalzate la mente vostra al Signore
- e supplicatelo che lui stesso si faccia guida della vostra mente,
- si degni di parlarvi al cuore
- e muovere egli stesso la vostra volontà.
- Ma non basta; conviene ancora che vi protestiate dinanzi al Signore prima di cominciare la lettura,
- e rinnovarla di tanto in tanto nel corso che va fatta tale lettura<sup>2</sup>...».

Interessante notare come Padre Pio consigli, come S. Francesco e come S. Teresa (forse proprio da lei lo ha attinto: prima di entrare in pregliera poni mente davanti alla maesta di chi stai...), di far precedere la lettura con l'azione di innalzare la mente al Signore: è lo sguardo di contemplazione che parte dal fissare la mente in Dio; a Lui va rivolta la supplica che sia Egli stesso guida e si degni di parlare al cuore e muovere la volonta. I verbi usati sono densissimi e trasu-

dano riferimenti dei mistici.

Anche l'elemento di *protestarsi* davanti al Signore sembra ricordare i consigli di S. Teresa d'Avila. L'ultima affermazione ci fa comprendere che la lettura della Parola di Dio deve illuminare e giudicare la vita.

«Vi è assolutamente necessario che a simili letture [quelle profane] aggiungiate quella dei libri santi, tanto raccomandati da tutti i santi padri della chiesa. Ed io non posso esimervi da tali letture spirituali, troppo mi preme la vostra perfezione. Conviene, se volete da simili letture ricavarne il tanto insperato frutto che

 deponiate il pregiudizio che avete intorno allo stile ed alla forma con cui i libri santi sono esposti»<sup>3</sup>.

La nobildonna Raffaelina Cerase aveva inopportunamente scritto che preferiva leggere libri di stile moderno e di forma spigliata, mettendo da banda i libri dell'antico stile e che faceva lo stesso tante e tante volte (quale vergogna grossa per me!) col libro dei libri, il libro maestro, il santo evangelo, solo perché i commenti li leggo e rileggo da vent'anni e forse più - è antichissimo mi pare del secolo passato<sup>4</sup>.

Padre Pio afferma che non può esimerla da tali *letture spirituali*, perché sono in ordine alla perfezione (non sentite l'eco di S. Girolamo?: *l'ignoranza delle Scritture è ignoranza di Cristo*).

Davanti alla Parola di Dio deve



LA NOBILDONNA FOGGIANA

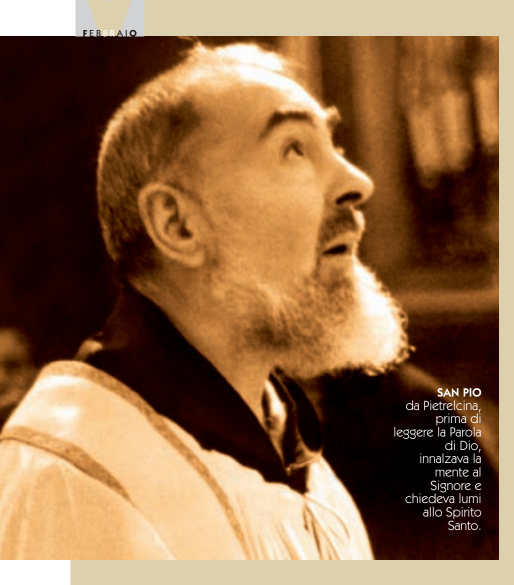
RAFFAELINA CERASE, TERZIARIA FRANCESCANA.

porsi senza pregiudizi sullo stile e sulla forma (leggi dunque i generi letterari della Bibbia) con cui sono esposti i libri santi (la Cerase li chiama libri dall'antico stile). Qui Padre Pio dimostra una marcata sensibilità per la cultura biblica e, indirettamente, ci fa capire che per lui è ormai pacifico il rapporto con la Scrittura a partire da Cristo. Nelle varie letture

«... non è questo un modo mio di vedere e pensare, è la sacra scrittura che ce ne dà la sua infallibile testimonianza»<sup>5</sup>.

Scrive padre Gerardo Di Flumeri in un suo articolo: «La Parola di Dio, ascoltata in spirito ed interpretata al lume della fede e sotto il magistero della Chiesa, era per Padre Pio norma indefettibile di comportamento personale e di orientamento direzionale. Ouindi non dubitava mai di ricorrere all'autorità della sacra scrittura come a prova inoppugnabile e suprema delle sue affermazioni, espresse senza tentennamenti e con piena sicurezza. Non era la sua opinione personale, quella che doveva muovere gli animi ad attuare i suoi insegnamenti, ma il fatto che essa era saldamente fon-





data nella Parola di Dio». Nel testo riportato Padre Pio vuol

far intendere alla Cerase che non la sta consolando con una parola umana e che le gioie dell'eternità ci sono attestate dalla sacra scrittura. Prosegue infatti coè:

sono attestate dalla sacra scrittura. Prosegue, infatti, così:

Il salmista ecco quel

PADRE PIO

ALLA SACRA

SCRITTURA, PER

RICORREVA SEMPRE

che dice in proposito: «Laetati sumus pro diebus quibus nos humiliasti, annis quibus vidimus mala»<sup>6</sup>.

Poi passa al *suo* amato Paolo e aggiunge:

E l'apostolo san Paolo ci lasciò scritto nella lettera inviata ai Corinti che «un momento delle nostre tribolazioni passeggere può meritarci nell'eternità una gloria che vince l'immaginazione». Ecco le sue testuali

parole: «Momentaneum et leve tribulationis nostrae, supra modum in sublimitate aeternum gloriae pondus operatur in nobis»<sup>7</sup>.

«Se il cristiano sarà ripieno della legge di Dio, la quale l'avverte

e gl'insegna a disprezzare il mondo e le sue lusinghe, le ricchezze, gli onori e tutto ciò che impediscono l'amare Dio, non verrà egli mai meno per qualsiasi cosa avversa che gli avverrà; tutto con perseveranza e con una santa costanza sopporterà; e le offese tutte rimetterà facilmente, e di tutto egli renderà grazie a Dio. Di più l'apostolo [Paolo] vuole che la legge di Dio,

- la dottrina di Gesù sia in noi abbondantemente.
- Ora tutto questo non si può avere se non leggendo assiduamente la sacra scrittura e quei libri che trattano delle cose di Dio;
- o ascoltandola per mezzo dei sacri oratori, confessori, ecc.

Infine l'apostolo vuole che il cristiano non deve contentarsi di sapere semplicemente la divina legge, ma egli vuole che deve penetrarne il senso, da poter ben dirigere se stesso. Il tutto non può aversi senza un'assidua meditazione della legge di Dio, mediante la quale il cristiano, esultando di gioia, col cuore erompe in dolci canti di salmi e di inni a Dio. Di qui apprende il cristiano, che tende alla perfezione, quanto grave è il bisogno della meditazione»<sup>8</sup>.

Testo densissimo nel quale Padre Pio sta spiegando alla Cerase i mezzi di perfezione. Lo studio della legge di Dio significa che il cristiano deve esserne ripieno, perché soltanto la legge di Dio avverte e insegna (sembra di sentire Paolo a Timoteo) a disprezzare il mondo e le sue lusinghe. Lo sostiene, inoltre, in ogni avversità, gli darà perseveranza e capacità di perdonare e rendere grazie a Dio. Dunque la legge deve essere in noi - continua Padre Pio abbondantemente e perché sia così è opportuno leggere assiduamente<sup>9</sup>, ascoltare i sacri oratori, confessori, ecc. A questo punto Padre Pio dà la sua ermeneutica:

- non basta sapere la divina legge (cioè non è solo scienza);
- bisogna penetrarne il senso (lettura globale)
- per poter dirigere se stessi.
- Tutto questo avviene (qui Padre Pio fa un'inclusione con questo concetto) solo se c'è un'assidua meditazione della legge di Dio.
- «... Ebbene anche noi abbiamo a sostenere, finché viviamo, una lotta assai dura. Vinciamola questa guer-

ra con quel singolare stratagemma usato da Gedeone. Facciamo che preceda in questa lotta la luce delle buone opere, la virtù della scienza di Dio; il desiderio ardente della Parola di Dio. Combattiamo poi anche noi al suono degli inni, dei salmi e dei cantici spirituali cantando ed alzando forte le nostre voci al Signore, e così saremo resi meritevoli conseguire da lui la vittoria in Gesù Signor nostro, a cui è gloria ed impero per tutti i secoli»<sup>10</sup>.

La sacre carte c'insegnano lo stratagemma di Gedeone, che secondo Padre Pio consiste nella luce delle buone opere (esse abbagliano come le fiaccole di Gedeone), la virtù della scienza di Dio (vince come la strategia usata da Gedeone) e il desiderio ardente della parola di Dio (essa esplode nell'urlo di guerra: sono il suono degl'inni, dei salmi e dei cantici spirituali).

Padre Pio legge molto allegoricamente la scrittura, però è notevole il suo sforzo di leggersi nella sacra pagina e di leggerne anche la storia, quella soprattutto dell'anima<sup>11</sup>!

(1. continua)

## Note

1 Citeremo sempre dal vol. II dell'epistolario: PADRE PIO DA PIETRELCINA, Epistolario II. Corrispondenza con la nobildonna Raffaelina Cerase (1914-1915), San

Giovanni Rotondo 1987, Edizioni Padre Pio da Pietrelcina. 2 Epist. II, p. 130. 3 Cf. Epist. II, p. 141. 4 Epist. II, Lettera del 22-7-1914, p. 135s. 5 Cf. Epist. II, p. 156. 6 Cf. Sal 89, 15: Ci siamo rallegrati per i giorni che ci hai umiliati, per gli anni in cui provammo sciagure. La Vulgata ha il seguente testo: laetifica nos pro diebus quibus adflixisti nos et annis in quibus vidimus mala. La CEI traduce: Rendici la gioia per i giorni di afflizione, per gli anni in cui abbiamo visto la sventura. Viene da chiedersi: Quale testo latino ha citato Padre Pio? 7 Cf. 2Cor 4, 17: Una momentanea e leggera tribolazione nostra procaccia a noi oltre ogni misura smisurato peso di gloria. Notare anche qui il testo della Vulgata leggermente diverso: momentaneum et leve tribulationis nostrae supra modum in sublimitatem aeternum gloriae pondus operatur nobis. 8 Cf. Epist. II, p. 236. 9 Notare gli avverbi! 10 Cf. Epist. II, p. 517. 11 Sembra di sentire il canto di Teresa di Lisieux.

